# 駒澤大学仏教文学研究所公開講演会録

# 高僧絵伝と幽霊画~死者救済の思想と図像化

堤 邦彦

# はじめに――寺蔵幽霊画の位置付け

江戸時代に流行した幽霊画は、はたして美術品なのか。それとも死者の魂を慰めるための宗教絵画とみるべきも

のなのか。

唱導のてだてに用いることも、さして特異なものではないだろう。 確かにそのような二者択一の見方は極端に過ぎるかもしれない。名のある絵師の作品を寺院ゆかりの宝物として

寺宝となって今日に伝わる幽霊画の全貌は把握しきれないように思う。 象との絡みから考える必要があるのではないか。少なくとも従来の絵画研究の方法にとどまるかぎり、古寺名刹の 機能するあまたの事例を考え合わせるならば、死者図像の意味を美術史の評価に限定せず、仏教民俗などの周辺事 一方で、それらの寺蔵幽霊画が、絵の優劣とは無関係に盆や彼岸の儀礼と深く関わり、説法の場の法具となって

ぎり、日本各地に伝わる幽霊画の本質に近付くのは、多くの困難をともなうことになる。 すなわち、はるか昔の宗祖高僧の直作と称する幽霊画は、歴史的な根拠に欠ける伝承の産物とみなされ、宗門正史 堂に散在することは動かしがたい事実である。ならば従来とは異なるアプローチを試みる必要があるのではないか。 や経歴未詳の絵師の習作に研究者の目が向かないのは当然かもしれない。しかしそうした雑多な幽霊画が全国の寺 ざまな問題が重要な関心事となることはいうまでもない。その際、どうみても近現代の模写による「円山応挙の真筆」 や僧伝研究より除外されるのが常であろう。近代アカデミズムにありがちな〈科学的なものの見方〉にこだわるか さらにまた、村里の幽霊画を宗教絵画と考える立場にしても、寺宝の掛図の扱いに苦慮するケースが少なくない。 たとえば幽霊画を美術史の研究対象とみなした場合、掛幅の成立年代、作者、画風から作品の真贋にいたるさま

ずるものではない。それどころか寺宝の幽霊画が盆・彼岸の法会や、地域活性をもたらす祭礼の要となることさえ 珍しくないのである。 もっとも、そのような混乱は、あくまでも研究者の側の事情であって、布教の現場において必ずしも不都合を生

# 二 永国寺の寺宝と女霊済度伝承

四十四年に始まった祭礼は夏の恒例行事となって衆目をあつめ、県内外より多くの観光客が訪れる 年(一四〇八)にこの寺を開いた実底超真(~一四二三)の作とされる幽霊画一幅を寺宝にしている。(図3 ふだんはレプリカを本堂に掛けて参拝者に展観するが、ゆうれい祭の時だけ本物を開帳し供養するのである。昭和 熊本県人吉市の永国寺(図1・2)は毎年八月第一土曜の「ゆうれい祭」で知られる曹洞宗寺院であり、応永十五



図1 永国寺門前



図2 幽霊出現の池

された、との口伝が残る。 ひとまず幽霊画にまつわる口碑の全体像を高田素次 『木上村史――木上村の民話と歴史』 話の源泉をたどることは難しい。絵の方は、兵火の折の火事場泥棒に奪われたものの、気味悪くおもって後日返還 幽霊画の由来については、明治初年の西南戦争で寺堂が灰燼に帰したため、縁起書のたぐいを残しておらず、説

(一九六一) より引いてみよう。

性がたずねて来ました。青白い顔に、思いつめたまなざしでこう語り出しました。 丁度五百年ばかり前の、ある夏の夜のこと。永国寺の実底和尚の所へ、一人のこぎれいな、人品いやしからぬ女

びり殺されてしまったのです。それがうらめしうてなりませぬ・・・。 正は、このおさんを、心から愛していましたが、おきぬの嫉妬のはげしさに、いつかつめたくなり、とうとうい 私は、かつて木上村一番の美女とうたわれ、平山弾正の愛妾として、誰知らぬ者はなかった女でございます。弾 近ずいてくるのは確かに髪をふりみだし、目をつりあげた女の亡霊です。亡霊は涙声で語り出しました。 実底和尚というのは、応永十五年七月、藩主相良前続公から広大な寺領を頂いて、この蓬莱山永国寺を創建し ようと悩まされてしまいまして、夫は重病の床に伏し、私も生きた心地はいたしません。つきましては・・・・・」 い光がゆれています。ゆれながら白い光は二人の方へ静かに近づいて来ます。和尚はじっとそれを見すえました。 おぼろ月夜の古池は、どんよりと眠ったような風ひとつない静かさです。その静かな池の向こうに、なる程うす た人です。「子細は知らぬが、亡霊になやまされるというのは、そなたの心に・・・・・」と言いかけた時 「ヒェーッ、出ました」とのけぞるようなおきぬの叫び。和尚は静かに、おきぬの指さす方に顔を向けました。 「私は、実は、木上村の地頭平山弾正の家内で、おきぬと申す者でございます。 近頃毎晩現れます亡霊のために、

拙僧に、そなたの美貌を描かせてくれまいか。本堂に掲げて日夜供養し、そなたの成仏を祈ってしんぜよう。 和尚はうなずきながら、「まことに、聴けば気の毒なことだが、そなたはなる程美しいひとのようだ。ひとつ

跡となって現在に至る。 執を悟り、二度とこの世に舞い戻ることがなかった。この絵のほかに、庫裏のうしろの古池(図2)が亡霊得脱の霊 五分の掛幅を完成させた。髪をふり乱し目をひきつらせた画中の醜い姿に驚いたおさんは、一目見るなりおのれの妄 その晩から和尚は七夜に一度、 池の端に現れる亡霊の姿を写しとり、四十九日目に縦四尺九寸五分、横一尺六寸

佇む足のない女霊の描き方は、江戸後期から明治にかけてしばしば登場する無足幽霊画の様式を示している 寺の怪異談は中世、近世の仏教説話に立ちあらわれる幽霊救済譚の常套的なパターンを踏まえていると考えて差し 憎と憤死、池の端に化現して嘆く女霊、そして高僧による救済へと展開する基本モチーフにこだわるならば、永国 かない。問題の所在は、むしろ唱導説話としての話の構造そのものにあるからだ。土地の有力者の妻妾をめぐる愛 掛幅じたいが五百年も昔の作品でないことは、図様の特色より明白であった。両手を胸の高さに垂れ、 だが、この一点を根拠に永国寺の絵を贋作とみなし、おさんの得脱を後世の訛伝と決めつけてしまうわけにはい 薄が原に

ような考え方から出発している。 と、永国寺の幽霊画由来に対する新たな視点が浮き彫りになる。それはいわば教団規模の幽霊済度譚の流布と浸透 とりわけ曹洞宗寺院の開創縁起にしばしば語られた〈女霊救済の高僧伝〉に着目し、類例をひろく鳥瞰していく 永国寺縁起の位相研究といって良いだろう。本稿のめざす寺蔵幽霊画の解析方法は、およそその

支えない。

#### 三 通幻派高僧伝の常套話型

聯燈録』)。 地が実底にいたる通幻派の法脈に存在したであろうことは想像にかたくない。 に帰って山鹿郡回猿峰の清潭寺に居たところを、求磨城主相良氏の帰依を受けて永国寺の開山となった(『日本洞上 の一径永就の門弟となる。のちに大本山総持寺に出世し、退いて因幡の景福寺(鳥取市)に住すること五年、郷里 幽霊画を描いたとされる実底超真は、肥後国求磨郡原田の出身で、若くして丹波・永沢寺(現兵庫県三田市母子) 実底の伝記や師弟関係に注目しながら、ことの全体像を捉えようとする際、幽霊済度の霊験を生む下

絡めてさかんに語られていた。そのような洞門縁起の民談化、文芸化の軌跡については、旧著『近世説話と禅僧 り続く系譜を書いた「血脈」を授ける方法を用いて邪悪な神霊を仏弟子にする神人化度の説話が、開堂のいわれに いずれも通幻派の活動拠点であり、それぞれの縁起や寺誌に取り込まれた「神人化度」の説話にこと欠かない。 登総持寺・峨山門下の五哲の一人として全国にあまたの洞門寺院を建立している。丹波の永沢寺、因幡の景福寺は (一九九九、和泉書院) に述べたとおりである。 中世の曹洞宗・総持寺教団において、土地の神霊、邪神、浮かばれない死霊などに禅の教えを示し、釈迦牟尼よ 一径の師である通幻寂霊(一三一一~九一)は、自身の奇しき墓中出生(子育幽霊譚)で知られる高僧であり、能

を巡る一径が永沢寺の通幻に師事して厳しい修行のすえに寺を任かされる「都寺」の位に就いたことをしるしたあと、 弟二代にわたる高僧伝承となって山内に流布した事実に行きあたる。景福寺所伝の写本『一径禅師行略』 さて、通幻―一径―実底の法脈をたどると、永沢寺の旧跡「蛇池」にまつわる妖婦救済の因縁が通幻・一径の師

方丈に毎晩現れる妖婦の話に筆をすすめるのであった。

無上了大法、人天不」能以測さって、呵叱、子、畜生、護さつ箇つ甚麼うつ。又打って数下、女、温顔こうで退出さっ。一日、黎、明、 天"去"(其)蛇鱗至5分"留於鎮3山門7)後来名225點池1者起27干此1。於2是師7之道声洋1益5於四表1。 雲霧尽:覆°干池上''驚濤怒鼓、大蛇横'趨°'於山門頭''拝'謁°幻公''洗滌³''罪垢'''受`法脈帰戒''、忽\*脱³''蛇鱗''昇 我〈非人;'、久〉屈,蟠、干池中一投》,和尚一求立作仏,、有,何、罪過,打以'我'耶、向後護》師,法,去心。在'。師云?、 師携5杖7候5女7自37方丈1回5打54之数下35云7、清净7伽藍不5容1恁麽7汚穢7重5来5驀面"打殺50。女2云7、 服勤添売多年、時二有予一女兒,薄暮或ふ乗予風雲之来,或ふ深更潜ご来,上字方丈三反子天明二帰予予数回、衆皆予訝比焉?

て天に昇った。このときの鱗九枚と蛇池が邪神救済の証しとなって今も永沢寺の山内に伝わる。 方、池の主は大蛇の本性をあらわして山門の前に身を横たえ、通幻に拝謁して法脈帰戒を授かると、蛇の鱗を脱し 女の正体は池の深淵に久しく蟠踞する悪龍であり、一径の教化を受けて寺を退く。しばらく経ったある日の明け

れは、一見別々の伝承のようにみえる。しかし迷霊の導きと禅旨の勝利を話の中心に置く点は、いずれも曹洞宗教 龍女の成仏と幽霊済度、あるいは蛇鱗と幽霊画といった目に見える寺宝の違いから、永沢寺の説話と永国寺のそ

団に行きわたった神人化度の思想を逸脱していない。

永国寺の幽霊画は、 永国寺の幽霊済度が通幻――一径-昔話に話型があるように、唱導説話には布教の目的にかなう語り口の定型がある。このことを重視していえば、 開創の時代よりはるかに時を経た作風でありながら、由来語りの枠組みじたいは通幻、 ―実底と連なる法脈に流伝した説話の伝統と無関係に着想されたとは考えにくい。

特徴を示すと考えた方が、幽霊画由来談の本質に近付けるように思えてならない。 往古にさかのぼる神人化度のスタイルを踏まえているのではないか。訛伝のようでいて、存外に古風な洞門縁起の

が下がり十六・七世紀に近づくにしたがって、生身の妻妾の幽魂を鎮める女人済度譚の色彩が強まっていき。 る。中世以前の神人化度説話の多くが寺域に棲みついた土着の神霊(山神・水神)の帰伏を語るのに対して、時代 なお、一点留意しておきたいのは、永国寺の幽霊画をめぐる口伝で、救済の対象が地頭の愛妾となっている点であ

も可睡斎の怨霊譚は、 弔祭し、幕府の手厚い外護を受けることになる(元禄一三年・一七○○写『龍泉源皎歴志』、『江戸幕府寺社奉行裁 許状』)。徳川政権開闢の前史に起きた歴史の暗部を扱う伝承だけに内容そのものに興味をおぼえる。いずれにして 家康正室)の怨霊鎮圧を中興の機縁とする。十一世等膳禅師は、横死ののち蛇形となって家康に祟る奥方の亡魂を たとえば東海地方の拠点寺院である可睡斎(静岡県袋井市)の開創由来は、信長の命で誅された築山御前 一方、江戸は女霊の時代であった。折しも女訓思想を下敷きとした、妬み、怨み、化ける女の妖異が江戸怪談や 禅僧の神人化度が土着の神から女霊の救済に遷移する転換点を示唆するとみてよいだろう。

の「於岩」へと展開する祟る女の系譜はその典型といえるだろう。そうした近世文芸の流行色を反映して、唱導説

芝居の怨霊事に潤色されて世俗にひろまっていった。「累」の解脱(『死霊解脱物語聞書』)から『東海道四谷怪談

話の世界においても女霊救済譚への傾斜が顕在化するのである。

もあい通ずる話材が同時代の僧坊に許容され、道元伝記の一景に取り込まれるにいたった経緯とはいかなるもので れる説話は中世以前の道元伝記に記載を見ない。激しい怨嗟の念ゆえにこの世をさまよう女霊という、江戸怪談に で僧俗のあいだに四散したのは、そのような時代変遷のあらわれであった。たとえば「血脈池の度霊」として知ら 江戸中期の曹洞宗教団にあって、宗祖・道元の伝記に絡めた女霊済度の因縁が、大本山永平寺の開創縁起の体裁

の道元伝に立ちあらわれる血脈池伝説のありように話をすすめよう。 あったのか。永国寺の幽霊画伝承の成立背景を、近世の禅林をとりまく広汎な説話の環境より読み解くため、近世

#### 四 道元と血脈池の女

仁二年・一四六六~文明四年・一四七二頃)も義重の外護を得た永平寺の開堂に言及しており、大檀那・波多野氏の 多野義重(~一二五八)の手厚い援助があったことは歴史的事実であった。宗門の正統的な道元伝記である『建撕記』(応 存在は教団の公式見解にほかならない。 福井県永平寺町の吉祥山永平寺の開創 (寛元二年・一二四四)にあたり、鎌倉の御家人で越前志比庄を領した波

若狭の伝説』(一九七〇)は『福井県の伝説』からの引用と注記して次の民談を載せている。 一方、永平寺周辺の民談には、義重の愛妾の横死霊にまつわる血脈池の因縁が語られていた。杉原丈夫の

投じて供養したので、亡霊は成仏して、現われないようになった。この池を荒らすと大雨が降るという。 日夜本妻を苦しめたので、妻は道元禅師に救いを求めた。禅師は池のほとりへ行き、仏祖から伝わった血脈を あった。本妻のねたみを受け、花見のため池のほとりを通ったとき、突き落とされて死んだ。その亡霊が現われ、 血脈池は、おきちが池ともいう。寛元のころ(一二四三ころ)当地の地頭波多野義重の愛妾におきちという者が

「血脈」とは、密教や禅宗で師から弟子に与えられる相承の系図を謂い、釣書きの最初を釈迦牟尼仏より書き起

どうやら十六世紀末の口碑に、領主の妾霊を鎮めた功績により寺が開かれるといった、女霊済度型の神人化度が非 公式に語られていたらしい。 こす。すなわち憤死したおきちの亡魂は道元のしたためた血脈を授かることにより、仏弟子となり成仏したのである。 現代の民話では、とくに永平寺の開創に触れていないものの、亡霊の血脈受戒を語る俗説の源流を遡ってみると、

庵酔醒記』下巻に記載されている。「道元禅師永平寺建立之根本同血脈」と題する章段の概要は以下の通りである。 血脈池伝説の初出とみられる永平寺の開創譚が中世末の天正年間(一五七三~九二)に成立した一色直朝の『月

寺が開かれた。 袖に愁嘆の涙を流し、愛する女のために道元和尚の血脈を送り弔祭供養する。この一件に因り越前の地に永平 をあかして血脈授戒による成仏を願い、紅の衣を脱いで永平に渡して欲しいと託ける。在京の永平は証拠の小 越前のあるじ「永平」の寵姫が本妻のために池に沈められて怨霊となる。亡婦は諸国行脚の僧におのれの正体

変わりはない。『建撕記』はもとより『永平仏法道元禅師紀年録』(延宝六年・一六七八)等の伝記に採録されてい に結び付けるところから考えて、この話が洞門の僧坊から発信されたものである点は想像にかたくない。 バリエーションであろう。ただし、「血脈授戒」という洞門僧に必須の宗教儀礼を話の中心点に置き、永平寺の開基 亡婦の言告けをモティーフとする話型じたいは、中世小説、説話文学にしばしば見受けられる「片袖幽霊譚」の ただし、そうはいっても血脈の由来が『月庵酔醒記』に採録された時点では、いまだ非公式な俗説であることに

ないのはその証左であろう。

ある。全般に『月庵酔醒記』の内容と一致しており、末尾に「池在「永平寺境内」、今号「血脈池」」と注記している。 ここにいたり血脈池の伝承が教団公認の刊行物に記載されるようになった意味は少なくないだろう。 を池に投ずる方法により女の怨嗟を封じ仏果を得たこと、そして、義重を檀越とした永平寺の建立に言い及ぶので 妾婦が夫人の嫉妬のために誅殺され霊異をなすことから始まり。妾霊が旅僧に証拠の袖を託したこと、道元の血脈 元和尚行録』(延宝元年・一六七三刊)をまたねばならない。「血脈度霊」の題目を付した漢文体の伝記は、 血脈池の話が宗門の公的史伝に取り入れられるようになるのは十六世紀末からさらに百年程のちの『永平開山道

き説法のための道元絵伝に図像化され、一般信徒のひろく知るところとなっていく。

やがて十九世紀に入ると血脈度霊の一件は、大衆向けの普及版道元伝に取り上げられるようになり、さらに絵解

### 五 幽霊救済の図像化と絵解き

が高まりをみせ、在家向けの絵入り伝記本の刊行があいついだ。すなわち大賢鳳樹・瑞岡珍牛編の『訂補建撕記図 の場面を信徒の理解に適した平仮名文体で次のように記述している。(図4 した出版物で、図像文学としての道元伝を世俗に流布させることとなった。たとえば『永平高祖行状記』は血脈池 会』(文化三年・一八○六刊)、珍牛選の『永平高祖行状記』(同六年刊)はいずれも平易な文章と豊富な挿絵を導入 折から享和三年(一八〇三)の道元五百五十年忌を機に、教団全体に宗祖の古風に立ち戻ろうとする復古の気運 文末)

当時越前国に波多野出雲守義重とて、世に聞えたる勇士あり。其妾みめうるはしく、こころざま、すなほなる

をえし功力により、幽冥の苦をまぬかれたりと。夫より義重、高祖を尊崇せらるる事いともふかし。 をつたへききて、都にのぼり血脈をこひ帰りて、かの霊に授けけるに、忽紫雲棚引妙なる声して、吾無上の正法 亡魂夜な夜なあらはれ、くるしげに叫喚ければ、里人おそれてゆききも絶にき。ある僧あはれみ、 に、愛て寵みもてかしづけば、妻女ふかく妬みて、みそかに従者をして彼妾を太山の地に淪めしむ。しかるに

型絵伝の代表作品であり、板木を所蔵する永平寺より各末寺に下付され、絵解き説法の助けとなった。明治十二年 掛幅形式の『永平道元禅師行状之図』(双幅、文化一三年印刻)や『高祖道元禅師行跡図』(双幅、近世末)は普及 峰院蔵)などの絵伝がいまに残る。(図7 文末) もあった。文政五年(一八二一)に信州更級の絵師・臨行斎省行に描かせた『道元一代曼荼羅』(全四幅、長野市玄 刊の銅版絵伝にいたるまで数多くの道元絵伝が刷られて曹洞宗寺院の余間に掛けられた。 (図5・6 文末) さらにまた、門派寺院のなかには、板木を用いず、地元の絵師に依頼して自坊独自の肉筆道元伝を制作すること このような通俗伝記の流れはやがて道元一代記の図像化へと展開していく。木版手彩色の技法を用いて刷られた

実にものがたる。 耳に入り易い幽霊成仏の劇的結末を視覚効果の強い絵解きによって説きひろめた、この時代の唱導の場の実状を如 以上の掛幅絵伝がおしなべて血脈度霊の話を宗祖一代記の名場面として扱い、図像化したことは、江戸庶民の俗

あふれるドラマチックな話材が好まれたのは時代の趨勢といえるだろう。 徒の素朴な信仰心に訴えかける新たな宗教物語を生み出していく。歴史考証の正しさよりも生活感や共感性に充ち 目で視て耳で聴く立体的な絵解き説法の隆盛は、いつしか宗門正史に則る中世までの高僧伝の世界を離れて、信

かような大衆化の流れを反映して、血脈池の霊験は宗祖一代記の一景に定着し、諸寺の掛幅絵伝に度霊の大団円

当節流行の浄瑠璃(『越前国永平寺開山記』)に材を得たフィクション性の濃いものさえ見出される。血脈池伝説の 広汎な民間受容を支えた勧化のありようがよく分かる事例である。 なお、血脈池伝説をしるす近世後期の通俗伝記のなかには、文化二年刊『永平開山元禅師行状伝聞記』のように、

#### 六 他宗高僧絵伝の場合

て援用されているのが分かる。 ない側面がある。真宗においては、親鸞の旧跡寺院を紹介した通俗勧化本『二十四輩順拝図会』(前編享和三年・ 一八〇三刊、後編文化六年・一八〇九刊)をひもとくと、ここにも女霊救済の因縁が宗祖の法徳を称える例話となっ もっとも、近世の高僧絵伝に登場する幽霊済度のテーマと図像化は、必ずしも曹洞宗門のみの特殊事情とはいえ

鸞は、小石に経文を書き付け弔う方法により幽鬼を鎮めるのであった。上方の浮世絵師・竹原春泉斎の挿絵は、女 霊に怖れおののく里人のありさまを克明に描き出し、親鸞伝説の一部始終をリアルに再現してみせる。(図8 版本に載る産死婦の図像は、肉筆の親鸞絵伝にも取り込まれ、女霊済度の因縁を布宣していった。静岡県河津町 すなわち後編巻之三「長島喜八」の項は、幽鬼と化して村里に崇る産死婦の妖異を取りあげる。 関東を布教中の親 文末)

さらにまた『二十四輩順拝図会』所収の常陸・無量寿寺(茨城県鉾田市鳥栖)の縁起は、領主村田刑部の奥方が

文末

専光寺の「関東絵伝」は、その一例といえるだろう。(図9

荒寺に出没する「産女てふ化生」をみごとに得脱させた縁により、無量親鸞の教化を受けて妄執より解き放たれた度霊の一件に言いおよぶ。

これらりて嘘きょ蕈は、、ボル・ロート四量片売り周辺で制作されていまも境内に女霊済度の旧跡である「御経塚」が伝存する。(図10)寿寺は真宗寺院として再興され、二十四輩の名刹となるのであった。

幽霊の掛幅絵さえ描かれ、絵伝を補う役割を果している。江戸中・後期の「関東絵伝」に図像化されたばかりか、縁起にちなむこれらの女霊済度譚は、いずれも二十四輩寺院の周辺で制作された

「十一」のでは、これでは、「世界では、「大学」と、「大学」の霊験を裏付ける証拠となっているのが分かる。(図11・12 文末)の霊験を裏付ける証拠となっているのが分かる。(図11・12 文末)り、毎年お盆の時期に一般公開される。当寺の隠居寺である近隣の無無量寿寺に伝わる江戸末から明治ころの幽霊画はそのひとつであ

大田川部の奥方の得脱譚は、さらに遠く離れた九州に伝播し、長地を幽霊」など)が寺宝に加えられて盆の十六日に「産女の木像」と記を幽霊」など)が寺宝に加えられて盆の十六日に「産女の木像」と記を幽霊」など)が寺宝に加えられて盆の十六日に「産女の木像」ともに開帳されるのである。(図13 文末)

高僧絵伝と幽霊画の密なつながりという点では、琵琶湖に浮かぶ沖

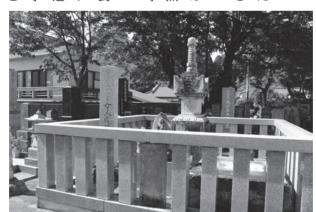


図10 無量寿寺の御経塚

島 切る。寺には幽霊成仏のあらましをしるした文化三年(一八○六)の縁起書のほかに、その内容を絵画化した双幅の『御 名号御絵伝』が伝存する。 (図14 文末) 島を訪れた蓮如上人は、子を残してこの世を去った亡婦霊に南無阿弥陀仏の名号を書き与えて死者の未練を断ち (滋賀県近江八幡市)の西福寺に伝わる「幽霊済度・虎斑の名号」の由来も触れておくべき事例といえるだろう。

のクライマックスを再現している。 (図15 さらには明治十二年に門徒の岡田氏が「西京画所」に依頼して画かせた幽霊画一幅も寺宝に加えられ、名号染筆 文末)

ではないだろうか。少なくとも、死者の図像を用いた唱導のありようを、ごく自然なものと受け止める土壌が、江 担うようになった背景は、大衆化と視角化、芸能化をキーワードとする宗門史の流れを抜きにしては考えにくいの 者の姿を幽霊画の様式に画き直した絵画が派生して寺の宝物に加わっていく。幽霊画が寺院縁起を補完する役割を 戸から明治の僧坊と寺参りの民衆に共有されていたとみて大きくあやまつまい。 た絵解き説法の場に宗祖や開山僧の遺徳をしのぶ度霊の物語が語られ、さらに説話の延長線上に、善導を受けた亡 高僧絵伝と幽霊画の関係が、いわば指呼の距離を保つ状態にあることに気付かされる。近世後期の僧坊をにぎわせ さて、曹洞宗や真宗の民衆教化活動に散在するこれらの類例を踏まえて、寺蔵幽霊画の意味を考えてみた場合、

#### 高僧絵伝から幽霊画へ

仏教唱導を目的とした幽霊済度譚の拡散と寺蔵幽霊画の浅からぬ連関をさらに理解するため、いまいちど血脈池

伝説の法席への浸透を追尾してみたい。

垣間見ることのできる法談が明治四十二年刊の『授戒説教』に見出される。 そもそも禅僧は実際にどのような文脈と語り口で宗祖の幽霊済度を布宣したのであろうか。そのあたりの事情を

本書は原題を『戒会落草談』といい、志摩の常安寺に住した雲欞泰禅(一七五二―一八一六)が享和四年(一八〇四)

の二月、同寺の授戒会に集まった人々に対して行った説教の筆録集であった。あまたの僧俗を前に、雲欞は血脈の 功徳について平明な言葉を使い説き明かす。

アマタアリ。 ヒテ民百姓ガ雨ヲホシガル時分二、海上へ舟ヲクリ出シテ、コノ血脈ヲ龍神ニ授テソノ礼ニ雨ヲ降セタコトナド サテコノ血脈ノアリガタイコトハ、大抵御存ジノ方モアラフガ、赤池千里野無。青草・トイフ様こ、ヒデリガツヅ

又幽霊ニ授テ頓ニ成仏イタシタ例シモアリ、又ハ活キ霊死霊ノ類ヒニ授ケ崇リヲ鎮メタコトモアリ、ソノ外無縁 ノ霊ノタタリヲ収メタトイフ様ナコトハ、数カギリモナクアルコトナレバ、中中一朝一夕ニハ演ベ尽サレヌ。

礼の実状に触れながら、法談は宗祖道元の故実に話の核心をすすめていく。 旱天の折の雨乞いや幽霊済度、あるいは生霊死霊の祟禍を除く血脈の功徳といった、民間信仰に直結する呪的儀

色ヲ好ミ多クノ美人ヲ愛セラレタ、ソノ内別シテ一人ノ美女ヲ、スグレテ愛セラレテアル。 中ニモムカシ越前ニ波多野雲州刺史藤原義重トイフ大名ガ有タ、サテ大名ノコトナレバ、勿論富貴栄花ニ倣リ、

義重の深い情愛は奥方の嫉妬を増幅させる結果となり、殿の留守を良いことに、ついに下人に命じて愛妾を山中

の深い池にはめて謀殺する。

爾ノ時、美人、扨扨恨メシイコトカナト、心ノ内ニー念思ヒナガラ、ツイニ水底ニ沈ンデ仕舞ツタ、夫カラ、ソ ノ亡魂幽霊ト成ツテ、処処方方カケマワリ泣キ叫ブ、ソノ声へ凛呼トシテオソロシク、人ノ腸ヲサク位ヒニアツタ、

投ずると、亡霊は「幽冥ノ苦ヲ免レ」天に上った。これに感応した義重は領地を差し出し永平寺を開堂する。かよ 者の苦しみを取り除き、京に上って亡者より預った証拠の小袖を義重に渡す。やがて道元のしたためた血脈を池に うな話の顛末は、先にみた通俗伝記や絵伝の筋立てと一致している。 そのころ一人の行脚僧が旅の道すがら当地に杖をとどめた。荒ぶる怨霊の噂を耳にした僧は、池の端に坐して亡

法談をみれば明らかであった。 一方、この説教本の真の狙いが血脈の功徳を宗祖の逸事にからめて説き示すところにあったことは、章末の以下の

境内ニアル、爾レバ煩悩業障ヲ解脱シ、仏果菩提ヲ成就スルニハ、コノ釈迦如来カラ代代相続シタルオチスジ ソノ女人ノ法名ハ如是精霊トイフテ、今ニ至テ開基ノ位牌ガアル、又ソノ池ハ血脈池ト号シテ、今ニ永平寺ノ ノ系図、仏祖正伝菩薩大戒ノ血脈ヨリ上ノコトハナヒ。

俗耳に親しい口語調の法談は、 血脈授戒の最終勝利を称えておわる。言を換えていえば、仏祖より連綿とつづく

血脈の奇特を絶対視する例話として、血脈池伝説が援用されたといえるだろう。

門諸流の中興派祖たちの伝記に、幽霊済度と血脈授戒を基調とする大同小異の開創縁起を派生している 十九世紀初頭に盛んに行われた通俗説教の潮流は、やがて宗祖道元の史伝のみならず、各地に教線を伸ばした洞

山派の根本道場となった越前の龍沢寺(福井県あはら市御簾尾)は、領主小布施氏の愛妾お笹の幽霊成仏にまつわ 峨山五哲のひとり太源宗真の門流からは梅山聞本(~一四一七)が出て、北陸を拠点に布法活動を展開した。梅

る開堂の因縁を今日に伝えている

梅山の高徳に崇敬の念を抱いた小布施氏は師を請じて龍沢寺の開山にすえ、みずから寺の大檀那となった。 はくば血脈を下し給い成仏なさしめ給へ」と懇願する(『平田山龍沢寺縁起』)。そして、みごと女霊の苦患を救った るとき近くの山中で座禅修行中の梅山のもとにお笹の亡魂があらわれ、「我が一念の憤りに因りて苦しみを受く。願 奥方の妬みを受けて母の形見の鏡を奪われたお笹は、深い淵瀬に身を沈め、恨みのあまりに大蛇の姿となる。

程がよくあらわれているといえるだろう。 (図16・17 絵師・蘭川の作画による。道元伝の血脈授戒譚が門派寺院の開創縁起に分流して土地の女霊救済説話を生み出す過 **寺御影伝略縁起』が伝存する。いずれも梅山の四百回忌にあたる文化十三年に成立したもので、絵伝の方は福井の** 現在、龍沢寺には梅山の生涯を図像化した『梅山聞本禅師御絵伝』と、史伝の大概を簡素に書きとめた『梅山禅 文末

ていく。一幅の掛け軸に幽鬼の姿を象るという点では、当時の浮世絵師たちの手になる幽霊画との違いはほとんど ると、高僧一代記より血脈の場面を部分抽出して軸装する形のものが新たに作られ、個々の寺坊の宝物に加えられ した双幅もしくは四幅形式の掛幅絵伝の一景に描かれるのが常であった。これに対して、近世末から明治のころにな 一方、絵画の形態と表現様式の面からいえば、道元絵伝に源を発する血脈授戒譚は、はじめはおもに絵解きに適

見出されたない。むしろ、地元絵師の筆で絵伝の内容をモチーフとした仏教絵画が画かれたとみた方が正確かもし

る。 (図 18 とづく双幅一対の絵画であり、左幅に血脈を授かる池中の女霊を、また右幅には証拠の片袖を携えた旅僧を配置す る寺院である。この寺の什物として伝わる「幽霊之図」(作者、制作年未詳)は、先に述べた道元血脈池の説話にも 山形県上山市牧野の曹洞宗久昌寺は、若くしてこの世を去った者の婚礼を描く「ムカサリ絵馬」の奉納で知られ

は疑いない。 まで、一致をみることが歴然となるのである。久昌寺の幽霊画が道元絵伝もしくは図会物版本の挿絵を模写した点 ほぼ間違いないだろう。両者の細部を比べてみたならば、僧の足元に張り出した岩場や、水面の陰火の描写に至る 絵相の類似をみるかぎり、久昌寺の双幅が、前掲図4や図6のような道元血脈の図に着想したものであることは

を目的とした仏教唱導の歴史に照らしてみた場合、幽霊画もまた広義の仏教文化の一翼を担う存在と考えて大きく 以来の高僧絵伝の系譜は、浮世絵の全盛と爛熟の時代を経て、寺蔵幽霊画という新様式を派生していく。庶民教化 つは宗祖の遺徳を称える絵解き説法の伝統と不可分の関係にある点は大いに注目すべき特徴であった。古代・中世 今日、地域の寺の「幽霊画」と認識され、県史の民俗篇や文化財図録、郷土史などに紹介された死者図像が、じ

額絵に仕立てられていく。 さて、血脈授戒を基本モチーフにすえた女霊済度の縁起は、やがて、日本画の素材となって、寺堂の余間を飾る

四 五

た血脈池伝説の終着点に、 秋田県大仙市豊川の曹洞宗・奠蔵院の位牌堂の入口に掛かる「血脈御縁の画」は、絵伝を媒介として世俗にひろまっ 地元絵師の手になる仏教絵画が描かれる状況をものがたる

つのは、道元絵伝以来の血脈池伝説との連関性を示唆する。(図19 文末) いて、一幅の幽霊画を「血脈御縁の画」と呼び「高僧が幽霊に血脈を授けて成仏させる構図」という解釈が成り立 るためか、前掲の龍沢寺に比べると縁起書の所伝はなく、血脈伝承との関連は必ずしも明瞭でない。だが、それで 密教寺院を禅宗に改めて酋蔵院の寺基が整ったのは近世後期のこととされている。比較的新しい曹洞宗寺院であ

作ということになるだろう。 し慶応二年(丙寅・一八六六)の春に帰郷しているので、奠蔵院の絵の制作は二十二才で故里に錦を飾った直後の力 三年・一八九〇)の作とみられる。穂庵の伝記をひもといてみると、十七才の万延元年(一八六〇)に京都に遊学 本図は右下に「慶応丙寅晩秋」/平耘写/印」とあり、秋田角館の絵師・平福穂庵(弘化元年・一八四四~明治

だろう。 様に想を得たものであろうか。モチーフと構図をみるかぎり、この絵が道元絵伝の亜型に属する点はほぼ疑いない の勇姿は図会物や肉筆絵伝に描かれた度霊の場面の構図と一致する。あるいは京都遊学の折に目にした血脈池の図 全体に幻妖な香気を放っている。鬼火とともに地中に化現した女霊と対峙し、払子を片手に白い血脈を授ける高僧 穂庵はのちに石川鴻斎の『夜窓鬼談』に挿絵を提供しているが、すでに習作時代の「血脈御縁の画」においても

る。奠蔵院の額絵は幕末・明治の境目に、本来説法の法具であるはずの絵伝の一景が、才能あふれる気鋭の画家の をひく事実であろう。絵解き用の掛幅が仏教美術の一作品へと変遷する瞬間をそこに見出すことが出来るからであ 他方、唱導の長い歴史から生まれた血脈授戒の図が、地元の有力絵師の手で一枚の宗教絵画に再生したことも目

#### 八 絵筆の呪力

の血脈授戒、あるいは真宗の名号授与が女霊の昇天をもたらす重要なモチーフに加えられたことは、布教の方便と いかなる考え方から発したものなのか。 いう行為により、はじめて女の妄念を取り払うことが出来る。 亡者を描く方法で荒ぶる魂を鎮める禅僧の機智とは しての説話のあり方を如実に示すだろう。これに対して、冒頭にあげた永国寺の幽霊画由来では、 高僧の幽霊済度は、いかなる宗派であれ、自宗の根幹をなす教義や儀礼を読み込むことを忘れていない。曹洞宗 開山僧の模写と

関する興味深い話がみてとれる。「幽霊」と題する奇談の冒頭は、次の書き出しから始まる。 の時代の着想と関わる事象であった。会津地方の奇談集『老嫗茶話』(寛保二年・一七四二成立)巻之三に、これに 血脈授戒のような宗門色の濃い度霊のてだてが〈幽霊の模写〉に置き換わるのは、どうやら江戸中期以降の奇談

にふして死たり なくして人の為にさんせられて、秀行卿の御母公の御にくみを蒙り、終に其つみ申ひらく事あたはす、自ら刃。 もなく、覚夢といる閑主坊住めり。此うば、その僧にゆかり有りけん、兼て導師を頼置り。しかるに乳母、 融通寺町に古館山城安寺と云浄土寺有。爰に女の幽霊の像あり。幽霊は蒲生秀行の乳母なり。其折は此に住僧やうじじ

の勇力をしるし、埋葬の後も止むことのない乳母の怨念が、幽霊の模写により鎮静した経緯に言いおよぶ。 導師の役目がまわってくる。このあと本文は葬別の棺をおびやかす妖怪に立ち向かった男伊達の絵師・九郎右衛門 慶長六年(一六〇一)、会津に再封されて城主となった蒲生秀行の乳母が讒言のために自害し、寺僧の覚夢に葬儀の 会津市融通寺町の浄土宗・城安寺は明治の戊辰戦争の後に廃寺となり、いまは寺も墓地も、跡形もなくなっている。

密に寺へ来り、片影よりのぞき見て、此幽霊の像を写たりと云り。年月を記て幽霊も出ず成りたりけり。 其後一日ありて、此女の幽霊昼夜となく寺中をまよひありく。覚夢、九郎右衛門に件の由を語る。九郎右衛門、

八〇九)にも出ており、みだりに絵を見る者には災禍がおよぶ凶事の噂に触れている。 城安寺の宝物「幽霊掛幅」のことは、半世紀ほど後の『新編会津風土記』(享和三年・一八〇三~文化六年・

ものは必妖ありとて浸りに見ることを許さず。 妄執霽れざりしにや、此女の幽霊昼夜となく寺中に現はる。因て絵師をして図せしめしと云。今も此画を見る

写す行為により女霊を苦しみの深淵から解き放つ結末にあるといえるだろう。絵筆を執り死者を象る行為が、伝統 九郎右衛門作の幽霊画の功力と禍々しい噂が、近世後期の会津城下で人口に膾炙していたことは間違いない。 さて、城安寺の話の着目点は、幽霊済度の導師が高僧ならぬ絵師に変遷している点、そして何よりも亡者の姿を 城安寺が灰燼に帰したいま、絵の詳細は不明というしかないものの、複数の資料に引かれているところをみると、

的な寺僧の鎮魂儀礼に取って替わるとき、絵師を主人公とする新たな幽霊画伝承が胎動しはじめるのである。

## 九 おわりに―画聖伝説への変遷

館前の寶圓寺の寺宝に触れておきたい。(図20・21 文末) 治初年の地方画壇に名をとどめた日本画家の作品にからめて伝承されたケースを追って、最後に秋田県由利本荘市 人並み外れた絵ごころの持ち主が、みずからの技量を駆使して異形の婦霊を封じ込める。そのような説話が、明

ど近い「北ノ股」の老婆が亡くなり、幽霊となって橋のたもとに現れる。 怖れおののく村人のために、本荘の町の絵師 近年の郷土資料『小友の伝説とその周辺』(二〇一二)にその顛末が記載されている。 牧野雪僊(文政三年・一八二○~明治三七年・一九○七)は、幽霊の姿を描き寺に納めて供養することを申し出た。 寶圓寺は市内小友地区の曹洞宗寺院であり、旧藩時代には領内三十三番札所の第一番霊場であった。この寺にほ

ためのお経をあげた。するとその日の晩から幽霊は、再び村人に姿を見せることはなかったということだ。 幽霊の掛け物を作ってもらった。出来上った掛け物を宝円寺にかかげ、お寺の和尚さんは毎日ていねいに供養の 村ではさっそく、実際に幽霊を見たという人を五、六人集め、その幽霊の姿や人相を細かに雪僊に話してもらい、

れられている。北ノ股集落の某家にまつわる実話とされる右の話は、地方口碑に類例の多い怪談話のようでいて、 いまも毎年お盆と彼岸の季節に、寺宝の幽霊画を十王図とともに掛けて読経する習わしが寶圓寺の行事に組み入

他とは異なる独特のリアリティを放つ。秋田画壇に名を残す牧野雪僊の逸事としたことは、 の近代美術史の周縁に語られていたことを示すからだ。 寶圓寺の幽霊画が奥羽

め、秋田の素封家の屛風絵などに多くの作品を手がけた県内随一の著名人であった。 本荘市中横町に生まれた雪僊は、江戸の狩野永徳に師事した純狩野派の画風で知られる。 本荘藩の御用絵師を勤

それはまさに〈絵筆の呪力〉をめぐる伝承にほかならない。ここに至って、僧坊由来の度霊の物語は神異の絵師の 目をみはり死者図像のいわれを語るのであった。 ながらも、そこには経典の功徳も、和尚の験力も語られていない。ただひたすら、見る者の心を奪う絵筆の呪力に 画徳ばなしに融化し、新たな幽霊画伝説を生み出していくのである。高僧絵伝以来の女霊救済を話の枠組みに用い 想されたとみてほぼ間違いないだろう。実力派の画聖が亡者のありさまを巧みに写し取り、魂を鎮めるのである。 秋田画壇の歴史的な情況に比定していえば、絵師としての雪僊の名声を前提に、北ノ股の老婆の迷霊救済譚が発

描いた無足幽霊画を女の命日にあたる旧五月十八日のみ開帳する青森県弘前市・久渡寺の口伝や、懐胎死した応挙 現代の伝承にほかならない 婦に想を得て描いたという静岡県島田市白岩寺の秘宝縁起は、いずれも絵筆の聖・円山応挙の神格化にもとづく近 の妻の姿を写したと伝承する青森県六戸町・海伝寺の幽霊画、 り草にしていく。。今日、全国津々浦々に点在する円山応挙の俗伝はその典型といえるだろう。死んだ妻をモデルに 幕末から明治の交にかけて、かような画聖伝承が市井に行きわたり、絵師と幽霊画をめぐる個々の物語を世の語 あるいは、 旅の応挙が大井川の川止めにあい宿の病

作画伝承が全国の寺坊に拡散していった。それら口碑の生成プロセスに関しては、稿を改め詳しく考究してみたい。 さらには、山形県上山市・称念寺(浄土宗)の円山応袋作幽霊図(文政六年)のように、応挙門下の旅する画聖の

#### 注

- 1. 葉貫麿哉「洞門禅僧と神人化度の説話」(『駒沢史学』 九、一九六一・一)。 広瀬良弘「曹洞禅における神人化度・悪霊鎮圧」 (『禅
- 宗地方展開史の研究』一九八八、吉川弘文館)
- 堤邦彦『近世説話と禅僧』(一九九九、和泉書院)第一章Ⅰ、Ⅱ。
- 3. 景福寺十九世万林覚英の編んだ『瑞松山景福寿記』(元文年間以前・~一七三六写)に収めた九種の史伝の一つ。
- 4. 注2の資料 | 章Ⅱ
- 5 堤邦彦『江戸の怪異譚─地下水脈の系譜』(二○○四、ぺりかん社)第一部第二章Ⅳ。
- 7.吉田道興「道元禅師「絵伝」考―広島県三原市香積寺所蔵本を中心に―」(『宗学研究』二〇〇一、三)に道元伝の絵解きに

関する考究がある。

6. 『永平寺史』下巻(一九八二) 一二三頁。

8. 堤邦彦『絵伝と縁起の近世僧坊文芸─聖なる俗伝─』(二○一七、森話社) Ⅰ第一章「近世高僧伝の虚と実─道元伝記の受

注8のⅠ第二章「親鸞の産女済度譚」。

堤邦彦「寺と幽霊画―死者図像の機能をめぐって」(『説話・伝承学』二〇一七・三)。

11 注8のⅠ第三章「蓮如上人・幽霊済度の島」。 10

容を中心に」。

- 『曹洞宗全書』解題一四二頁。
- 土屋久雄『越前龍沢寺史』(一九八三)。
- 大阪高昭『秋田県曹洞宗寺伝大要』(一九九六、無明舎)。

15. 注14に同じ。

16. 注14に同じ。なお、平福記念美術館の小松亜希子学芸員の示教によれば、慶応三年の「海老之図」にも「穂庵耘写」の落 款があるという。

17. 箱書き(慶応三年写)にいっさいの「他見」を禁ずる文言があり、現在も写真掲載等は出来ない。



図4 珍牛選『永平高祖行状記』の 血脈池



図3 永国寺の幽霊画



図 6 『永平道元禅師行状図』(仙台 林香院蔵)の血脈池



図 5 『永平道元禅師行状図』(仙台 林香院蔵)第一幅





図8 『二十四輩順拝図会』長島喜八



図9 専光寺の関東絵伝に描かれた女霊済度



図11 無量寿寺の幽霊画



図7 玄峰院の『道元一代曼荼羅』



図12 富田無量寺の幽霊画

五. 四



図15 西福寺の幽霊画



図13 長崎光源寺の産女木像と5幅の幽霊画



図14 『御名号御絵伝』第一幅(部分)



図16 『梅山聞本禅師御絵伝』



図17 『梅山聞本禅師御絵伝』(部分)



図19 奠蔵院「血脈御縁の画」(平福穂庵)



図18 久昌寺の双幅図



図20 寶円寺の幽霊画



図21 寶円寺の十王図